
 

 
 

Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2024 

    ISSN 2953-3376 

 

59 

Chronica, Vol. 4, Núm. 4, enero-diciembre 2025, ISSN 2953-3376, pp. 59-82 

 

Esta obra se publica bajo licencia Creative Commons 4.0 Internacional. 

(Atribución - No Comercial - Compartir Igual)  

 

 

Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio 

María Auxiliadora de Carmen de Patagones. Prácticas 

racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los 

cuerpos y de las "almas" 

 

Chronicles and memories of Indigenous girls at the María Auxiliadora 

college in Carmen de Patagones. Racializing practices and 

mechanisms for disciplining bodies and "souls" 

 
 

Valeria D´Angelo 

Universidad Nacional del Comahue 
aledangelo1968@gmail.com 

 

Licenciada en Antropología Social de la Universidad Nacional de Rosario. Magíster en Políticas Públicas 

y Gobierno de la Universidad Nacional de Río Negro. Diplomada Superior en Antropología de y desde 

los Cuerpos de la Universidad Nacional de Rosario. Docente de la Carrera Licenciatura en Enfermería de 

la Universidad Nacional del Comahue. Integrante de Proyectos de Investigación de la Universidad 

Nacional de Río Negro, en temáticas vinculadas a pueblos originarios y políticas públicas. Actualmente 

investigadora en el marco del PI “Relación con los saberes desde/en la enfermería” focalizando en la 

relación entre los saberes ancestrales del pueblo mapuche y el conocimiento científico, especialmente 

en la salud intercultural. Directora e integrante de Proyectos de Extensión Universitaria desde la 

perspectiva de la interculturalidad, la educación popular, la cartografía social y afectiva y la antropología 

del cuerpo. Actualmente cursando seminarios de doctorado y explorando diálogos posibles entre el 

mundo académico y el de las corporalidades-artes escénicas-performances, como nuevas 

epistemologías y metodologías de conocimiento y de creación. 

     

    Archivo Histórico Salesiano Argentina Sur 

    Archivo Histórico Salesiano Argentina Norte 

    Universidad Salesiana 

 

 

 

 

 

 

 

REVISTA DE ARCHIVOS, FUENTES Y DOCUMENTACIÓN HISTÓRICA DE LOS SALESIANOS EN ARGENTINA 

 

 

Disponible en: https://revistas.unisal.edu.ar/index.php/chronica                        Correo electrónico: chronica@donbosco.org.ar 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

60 

 

 

 

 

  
 Recibido: 15/4/2025 - Aceptado: 30/5/2025 

 

 

Resumen 

La conquista militar de la Patagonia (1879-1884) incorporó, de manera 

violenta, los territorios indígenas libres al Estado-nación argentino y 

transformó aquellas naciones soberanas en grupos internos, que debían ser 

reducidos a fin de consolidar la matriz Estado-nación-territorio. Las misiones 

de los Salesianos y de las Hijas de María Auxiliadora en la Patagonia 

tuvieron un papel importante en este proceso “civilizatorio”. En este trabajo 

se analiza el rol de las Hijas de María Auxiliadora con respecto a las niñas 

de origen indígena que fueron apropiadas/incorporadas al Colegio María 

Auxiliadora de Carmen de Patagones, tomando las Crónicas de la Casa de 

Patagones, así como documentos de la Cronohistoria, como puntos de 

partida. Por otra parte, en base a entrevistas realizadas a ex alumnas, se 

propone la continuidad a lo largo del tiempo de ciertas prácticas 

disciplinadoras instauradas a partir de la Campaña del Desierto. 
 

 

Palabras clave 

 

Disciplinamiento  

Crónicas  

Niñas Indígenas 

María 

Auxiliadora 

Campaña del 

Desierto 

 

 

  

Abstract 

The military conquest of Patagonia (1879-1884) violently incorporated free 

Indigenous territories into the Argentine nation-state and transformed those 

sovereign nations into internal groups that had to be reduced in order to 

consolidate the state-nation-territory matrix. The missions of the Salesians 

and the Hijas de María Auxiliadora in Patagonia played an important role in 

this civilizing process. This paper analyzes the role of the Hijas de María 

Auxiliadora with respect to the Indigenous girls who were 

appropriated/incorporated into the María Auxiliadora College in Carmen de 

Patagones, using the Chronicles of the House of Patagones and documents 

from Chronohistory as starting points. Furthermore, based on interviews 

with former students, the paper proposes the continuity over time of certain 

disciplinary practices established after the Campaña del Desierto. 

  

 

Keywords  

 

Disciplining 

Chronicles  

Indigenous 

Girls  

Mary Help of 

Christians  

Desert 

Campaign 

 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

61 

Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio 

María Auxiliadora de Carmen de Patagones. Prácticas 

racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los 

cuerpos y de las "almas" 

 
1. El Contexto de la Campaña del Desierto y la apropiación de niños como 

práctica genocida 

Y también alcanzaron a participar, en la Expedición al Desierto en 1879. 

Efectivamente, el 16 de abril de 1879, todas las campanas de Buenos Aires, 

repicaban a fiesta, porque ese día, el Ejército argentino iniciaba la expedición. 

También los Salesianos lo festejaron, ya que en la misma, iban enrolados como 

capellanes el Vicario del Arzobispado de Buenos Aires Monseñor Antonio de 

Espinosa y los Salesianos Padre Santiago Costamagna y el clérigo Luis Botta. 

Fue el único modo y el primer paso para ingresar en la suspirada Patagonia y 

a la vez conquistar la amistad del General Julio Argentino Roca, entonces 

Ministro de Guerra y futuro Presidente de la Nación, no demasiado propenso 

a favorecer la obra evangelizadora de la Iglesia ¡Por fin llegaba la hora de 

dedicarse a la Patagonia y obedecer así a las tan frecuentes instancias de San 

Juan Bosco!  

Cronohistoria, Instituto María Auxiliadora, Inspectoría Patagónica, San 

Francisco Javier, ABB (s/fecha, p. 12) 

 

Figura 1. Mujeres y niños mapuche cautivos, Río Negro, 1879 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fuente: Fotografía de Antonio Pozzo, fotógrafo de la Campaña del Desierto. El epígrafe dice: “Choele-Choel - 
Adoctrinamiento de indígenas por el Reverendo Espinosa, quien luego fuera ascendido a Arzobispo”. La 
fotografía pertenece a la colección que se encuentra en el Museo Roca Instituto de Investigaciones Históricas, 
de la ciudad de Buenos Aires. 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

62 

La conquista militar de la Patagonia (1879-1884) incorporó, de manera violenta, los 

territorios indígenas libres al Estado-nación argentino. Una de las premisas de esta acción 

genocida fue la transformación de aquellas naciones soberanas en grupos internos que debían 

ser reducidos, a fin de consolidar la matriz Estado-nación-territorio. Este proceso social 

complejo, lejos de circunscribirse a un evento aislado (Pérez, 2011), fue equiparable, por su 

magnitud y violencia, a una segunda conquista (Roulet y Navarro Floria, 2005).  

Las misiones eclesiásticas tuvieron un papel importante en este proceso “civilizatorio”. 

Fresia y Nicoletti (2014), destacan que la violencia simbólica, que emergió a partir de la 

imposición de la nueva fe y de la educación occidental y cristiana, se sustentó en una violencia 

material, desarrollada a través de prácticas concretas implicadas en el desmembramiento de 

familias y la educación y el trabajo de niños y jóvenes en internados. Asimismo, una de las 

estrategias de evangelización de los misioneros consistió en intervenir en las comunidades 

indígenas a través de los niños: “introducirse poco a poco en el desierto de la Patagonia y ganar 

aquellas tribus abriendo escuelas para sus niños y recogerlos en hospicios y orfanatos” (Bosco 

y Barberis, citado en Fresia y Nicoletti, 2014, p. 2).  

A lo largo de las páginas siguientes, y partiendo de estas ideas preliminares acerca del 

rol de las instituciones religiosas en la incorporación de la población indígena al incipiente 

Estado- nación argentino, se desarrollará el análisis de las prácticas de disciplinamiento que 

operaron como dispositivo de normalización y racialización de las niñas indígenas1, 

incorporadas por la fuerza a la sociedad nacional, luego de la Campaña del Desierto. El caso 

del cual se parte, se sitúa durante el año 1887, en la casa de María Auxiliadora de Carmen de 

Patagones. La misma fue fundada en el año 1880 por cuatro hermanas pertenecientes a dicha 

congregación, arribadas desde Italia, con la finalidad de encontrar en la Patagonia “indios que 

instruir, bautizar y conducir a Dios” (Cronohistoria, vol. 3, p.7).  

                                                            
1 Se utiliza el término indígenas, ya que no está especificada la procedencia étnica de las niñas a las que aluden las 

crónicas que se analizan. Lo correcto, sería expresar: niñas mapuche, mapuche-tehuelche, tehuelche, selk´nam, etc. 

Se opta por mantener esta generalidad a causa de la imprecisión de los registros. 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

63 

La situación que se analiza, a partir del registro asentado en las crónicas de la casa de 

ese año, describe lo sucedido con cuatro niñas indígenas incorporadas como pupilas en la 

institución, que fueron llevadas por Monseñor Fagnano, desde Tierra del Fuego hasta Carmen 

de Patagones. En las crónicas se describe el proceso de transformación de estas menores que, 

al momento de su arribo al colegio, fueron consideradas por las hermanas como “pobres 

criaturas” y, luego de ser sometidas al dispositivo disciplinar de la institución, se convirtieron 

en “niñas de colegio”. 

Para abordar este estudio, se parte del concepto de disciplinamiento de Michel Foucault 

(1975). Para Foucault, la disciplina se caracteriza por el ordenamiento y control minucioso 

sobre los cuerpos de los sujetos, a través de tecnologías y prácticas que conforman un 

dispositivo normalizador desde una microfísica del poder. Según Agamben (2011), para 

Foucault, un dispositivo es una red constituida por un conjunto heterogéneo de discursos, 

instituciones, instalaciones arquitectónicas, leyes, medidas administrativas, enunciados 

científicos, proposiciones filosóficas, etc. La finalidad de los dispositivos de disciplinamiento 

es transformar los cuerpos en dóciles, es decir, cuerpos que puedan ser sometidos, utilizados, 

transformados y perfeccionados.  

Para analizar cómo se materializaron estos dispositivos, en el contexto de la Conquista 

del Desierto y del sometimiento de la población indígena al Estado-nación, es necesario incluir 

la especificidad analítica del concepto de racialización (Briones, 2002). Según Restrepo (2024), 

la racialización opera como un proceso de marcación efectuado a través de diacríticos 

(características físicas, apellidos, procedencias) que define un destino ineludible para ciertos 

grupos poblacionales y a través del cual, se establecen jerarquías y correspondencias entre este 

sustrato heredado y los comportamientos, habilidades y moralidades atribuidas a las 

poblaciones racializadas. 

El abordaje metodológico propuesto, articula la historia y la antropología, para el 

estudio, por un lado, de fuentes documentales confesionales que fueron producidas por la 

institución María Auxiliadora, con el fin de dejar registro de lo actuado, como modo de 

“garantizar un hilo de continuidad y de esta forma preservar su linaje” (Hervieu-Léger, 2004, 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

64 

p. 23, citado en Rodríguez y Morales Schmuker, 2022, p. 238); y por el otro, desde la 

antropología, a través de entrevistas etnográficas (Guber, 2001), realizadas a ex alumnas del 

Colegio María Auxiliadora, que recuperan sus vivencias en la institución durante el siglo XX. 

Desde esta perspectiva teórico-metodológica, se plantean las siguientes preguntas: 

¿Cuáles fueron los dispositivos de disciplinamiento a los que fueron sometidas las niñas de 

origen indígena que fueran apropiadas/incorporadas a la institución María Auxiliadora de 

Carmen de Patagones? ¿Cuál fue el papel de las Hijas de María Auxiliadora en los procesos de 

racialización sufridos por estas niñas? ¿Cómo se materializó en las corporalidades de las niñas 

indígenas, la opresión de género racializada (Lugones, 2011), entendida como violencia que 

genera marcas en el cuerpo y en la subjetividad?  

 

2. Carmen de Patagones, epicentro histórico de las relaciones interétnicas en la 

Norpatagonia Argentina durante los siglos XVIII y XIX 

En este apartado, se describirá la conformación de Carmen de Patagones desde su 

fundación como epicentro de las relaciones de frontera que caracterizaron la región de la 

Norpatagonia hasta la Campaña del Desierto y en este marco, la creación de las escuelas 

salesianas y de María Auxiliadora como partícipes necesarias del avance de la colonización.  

El territorio nor-patagónico, habitado ancestralmente por el pueblo tehuelche y 

mapuche, fue atravesado por la conquista española con la fundación de los primeros fuertes a 

lo largo de las costas del Atlántico. En 1779, se fundó el Fuerte del Carmen en la orilla norte 

del Río Negro, dando origen a la actual Carmen de Patagones. Producto del aislamiento por las 

distancias y la presencia de grupos indígenas que poblaban el territorio, las relaciones 

interétnicas en la región desarrollaron dinámicas de frontera, acordes a las negociaciones, 

obsequios y compensaciones que mantenían el equilibrio entre caciques locales y pobladores 

de origen europeo y criollo (Ratto, 2003).  

Hasta 1878, Carmen de Patagones fue el epicentro de una red poblacional y de un 

espacio sociopolítico de alcance regional, con una configuración indígena y mestiza de su 

población (Vezub, 2015). A partir de ese año, con las Campañas del Desierto ‒expedición 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

65 

militar a cargo de Julio A. Roca‒ los pueblos indígenas fueron transformados en el “enemigo 

interno” (Pérez, 2016), que debía ser eliminado del territorio, para que, una vez convertido en 

“desierto” fuera repartido entre la oligarquía nacional y extranjera. La campaña de Roca dejó 

un saldo de miles de indígenas muertos, catorce mil reducidos a la servidumbre y la ocupación 

de quince mil leguas cuadradas. Las enfermedades contraídas por el contacto con los blancos, 

el frío y el hambre provocaron la mortandad de muchos sobrevivientes que fueron recluidos en 

campos de concentración (Lenton, 2010; Delrio, 2010; Papazian y Nagy, 2010; Delrio y otros 

2018). 

Carmen de Patagones fue el puerto de embarque de prisioneros hacia Buenos Aires o 

hacia Martín García. En Buenos Aires, eran hacinados en barracas del puerto y repartidos entre 

familias “pudientes” que los solicitaban para servidumbre. Por su parte, la isla Martín García 

se transformó en un punto nodal, como centro de detención y de mano de obra disponible. Los 

cautivos, tratados como prisioneros de guerra y asentados en condición de “sometidos” por el 

Estado por un lapso no estipulado, fueron “distribuidos” por las autoridades militares que 

disponían de ellos, según sus capacidades, necesidades u órdenes impartidas (Papazian y Nagy, 

2010).  

La violencia desplegada, la separación de familias, el reparto de niños y las muertes 

masivas por viruela en la Isla Martín García fueron denunciadas en distintos ámbitos 

(editoriales del diario La Nación, alocuciones del senador Aristóbulo del Valle en el Congreso 

Nacional), generando reacciones adversas en la opinión pública (Lenton, 2010). Sin embargo, 

más allá de estas expresiones aisladas, se terminó imponiendo un discurso legal, político, 

científico, artístico y periodístico de legitimación del exterminio y naturalización de las 

prácticas genocidas. Según Lenton (2010), la ausencia de registros sobre los derroteros 

individuales, el reemplazo de nombres, el arrebato de menores y los permanentes traslados 

consolidaron el poder desaparecedor del Estado y sus agentes durante el período de 

“organización nacional”, que Feierstein (2016) denomina genocidio constitutivo.  



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

66 

En Carmen de Patagones, se fue consolidando un racismo estructural2 que caracterizó 

las relaciones inter-étnicas en la región. Según Viveros Vigoya: “El racismo alude a la 

ideología y prácticas que vinculan discursivamente cuerpos, comportamientos y herencias 

bioculturales para justificar, producir y reproducir relaciones de desigualdad que se traducen 

en privilegios, beneficios, poder y seguridad…” (2020, p. 22). Desde este marco ideológico, se 

inició una etapa de borramiento de la población originaria local, relegándola a un pasado 

superado y a su desaparición física, o bien, sometiéndola a un proceso de racialización y 

etnización (Restrepo, 2024). Esto implicó, que esta población etnizada, se constituyera en un 

“otro” subalternizado que fue incorporado compulsivamente a la sociedad como la antípoda de 

la blanquidad3.  

Dentro de esta población sometida, los niños y niñas indígenas se convirtieron en un 

“botín de guerra” que, según Bustos y Dam, en el caso de Carmen de Patagones “no contaron 

con ningún tipo de salvaguarda por parte de los salesianos arribados al Carmen desde 1880” 

(Bustos y Dam, 2012, p. 4). La apropiación de menores generalizada en este contexto, fue 

encuadrada en la figura jurídica del depósito, que María Esther Argeri (1998) describe como 

una práctica colonial fundamentada en el derecho indiano, que con la excusa de regenerar 

hábitos, dejaba en manos de sacerdotes, jueces, agentes policiales y tutores, el destino de los 

menores apropiados para satisfacer demandas de trabajo sexual o doméstico, tanto en la esfera 

privada como en colegios religiosos y conventos. Con respecto al trabajo doméstico, las niñas 

apropiadas cumplieron funciones de servidumbre, tanto en las escuelas como en las familias 

que las “adoptaron” como “criadas” de manera coercitiva. Sus identidades fueron borradas y 

fueron renombradas en el bautismo, tomando el apellido de quienes oficiaban de padrinos. 

                                                            
2  El racismo estructural es la perpetuación histórica, “a través de distintas prácticas racializadas, del poder del grupo 

social construido como blanco, desfavoreciendo sistemáticamente a los grupos no blancos” (Viveros Vigoya, 2020, 

p 23). 
3 “En esta dinámica constitutiva, la blanquidad (y a veces la mestización) suele funcionar como el estándar, lo no 

mencionado, lo no marcado. En contextos donde se asume como la norma, se percibe como algo incuestionable, 

dado por sentado y obviamente deseable. La negación de los procesos de racialización en las categorías de “blanco” 

y “mestizo” es problemática y refuerza la invisibilización de los privilegios raciales asociados” (Restrepo, 2024, p. 

214).  



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

67 

Según Nicoletti (2016) estos tutores eran los disciplinadores del proceso de conversión, debían 

velar por la continuidad de su fe e impedir que retomen antiguas prácticas religiosas. 

 

3. Las escuelas salesianas y las Hijas de María Auxiliadora en la Comarca Viedma-

Carmen de Patagones 

“Asimismo, podrán recibir en sus casas a jóvenes de humilde condición, a las 

cuales no les enseñarán nunca aquellas ciencias y artes propias de familias ricas 

y nobles.  

Todo su empeño será formarlas en la piedad, hacerlas buenas cristianas y 

capaces de ganarse honradamente, a su debido tiempo, el pan de la vida.”  

Reglas o Constituciones del Instituto de Las Hijas de María Auxiliadora, cap. 

1, punto 3, en Cronohistoria, vol. 3, 2006, p. 227.4 

 

En el año 1880, la arquidiócesis de Buenos Aires asignó a los salesianos la misión de 

Patagones que había sido dejada por los lazaristas. Se fundaron en Carmen de Patagones dos 

colegios: el San José para los varones, y la institución sobre la cual se va a trabajar en este 

artículo, la Casa de Patagones, bajo el título Colegio de María Auxiliadora (crónicas de María 

Auxiliadora, p. 3, 1880), para las mujeres. En el año 1884, se abrieron, además, el Colegio San 

Francisco de Sales y María Auxiliadora en Viedma, en lo que hoy se conoce como la Manzana 

Histórica. 

Desde la historiografía local, se ha elaborado un relato oficial acerca de la historia del 

territorio que afianza la construcción del sentido común y de las representaciones sociales 

locales con respecto a, por un lado, la inevitabilidad de la conquista con la consiguiente 

“extinción” del indígena como paso necesario para la civilización y, por el otro, al rol 

fundamental desempeñado por las instituciones religiosas en el acogimiento y “civilización” 

de los menores indígenas sobrevivientes, a través de la evangelización y la educación.  

                                                            
4 Por “casas”, el extracto se refiere a los diferentes colegios pertenecientes a la institución de María Auxiliadora, en 

los que se alojaba a las niñas huérfanas o pobres y se brindaba educación a las alumnas. También en las “casas” 

vivían las hermanas de la congregación. 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

68 

Emma Nozzi, en una publicación del Boletín Oficial de la provincia de Buenos Aires, 

denominada “Carmen de Patagones y su proceso educativo”, interpreta este proceso como una 

compensación por tanto sufrimiento: 

Carmen de Patagones recibirá por algunos años y constantemente, grupos de cautivos 

de las otroras viriles razas americanas. Las criaturas indígenas, arrancadas de sus 

padres, hallarán en el internado religioso el hogar y la vigilancia permanente a la par 

que la instrucción primaria, cultivo social y educación…Muchas, es verdad, pasarán a 

engrosar la familia maragata ya como cocineras, mucamas, niñeras o como jardineros 

y peones e integrarán el viejo árbol de la misma como una rama auténtica y querida. 

Felizmente, la injusticia de aquella desgarrante separación fue compensada en algo por 

tanto amor” (1972, p. 36). 

 

Por su parte, Remo Constanzo (2013) describe en su libro “La Escuela”, que el colegio 

de varones San Francisco de Sales de Viedma contaba con talleres de carpintería, sastrería y 

zapatería y que las hermanas de María Auxiliadora eran “maestras, catequistas, enfermeras y 

madres de 200 huérfanos indígenas o niños abandonados” y que “además de la escuela primaria 

se creó una sección de niñas obreras que recibían lecciones de corte, confección, economía 

doméstica y todo lo necesario para poder desempeñarse con competencia en la vida sencilla de 

aquellos tiempos” (p. 52).  

Como se puede apreciar en los párrafos precedentes, estos menores apropiados y 

racializados tuvieron como destino la servidumbre, desde el lugar subalterno que les fuera 

asignado por su condición de indígenas y para el cual fueron docilizados en los colegios a 

través de las tecnologías disciplinares: “hallarán en el internado religioso el hogar y la 

vigilancia permanente a la par que la instrucción primaria, cultivo social y educación”; 

“contaba con talleres de carpintería, sastrería y zapatería”; “pasarán a engrosar la familia 

maragata ya como cocineras, mucamas, niñeras o como jardineros y peones”; “una sección de 

niñas obreras que recibían lecciones de corte, confección, economía doméstica”. De este modo, 

se cumplía la misión expresada al inicio de esta sección, de recibir a jóvenes humildes “a las 

cuales no les enseñarán nunca aquellas ciencias y artes propias de familias ricas y nobles”, 

formándolas para “ganarse el pan” desde el lugar de subalternidad asignado. 

 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

69 

Figura 2. Niñas del Instituto María Auxiliadora de Carmen de Patagones, año 1920 

 

 

Fuente: Fotografía gentileza del Museo Histórico Regional Emma Nozzi de Carmen de Patagones. 
 

 

4.  Las niñas indígenas en las crónicas de la Casa de Patagones de María 

Auxiliadora  

En este apartado, se presentarán las crónicas de la Casa de Patagones, especialmente la 

crónica del año 1887, en la cual se describe la situación en análisis, así como otros documentos 

relevantes. Se revisarán estas fuentes a la luz de la perspectiva teórica propuesta, intentando 

visibilizar las prácticas y dispositivos de disciplinamiento empleados con el fin de “civilizar” 

a las niñas en cuestión. 

Siguiendo el designio de buscar las “pobres almas para salvar”, el 24 de enero de 1880, 

arribaron a Carmen de Patagones cuatro hermanas provenientes de Italia: Sor Ángela Vallese, 

Sor Juana Bogna Vicaria, Sor Ángela Casullo y Sor Catalina Fino. Las crónicas de las hermanas 

de María Auxiliadora ‒que se encuentran en el acervo documental del Instituto de Carmen de 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

70 

Patagones‒5, comienzan con el relato de su llegada en ese año y se reiteran hasta el año 1965, 

inclusive, describiendo de manera minuciosa acontecimientos que fueron considerados 

relevantes en distintos momentos de la historia de la institución.   

 Una crónica que inicia el 25 de enero y culmina el 25 de febrero del año 1887 (pp. 69-

73), relata la situación de cuatro niñas “fueguinas” enviadas al colegio María Auxiliadora de 

Carmen de Patagones, por Monseñor Giuseppe Fagnano, quien era el Prefecto apostólico en la 

isla de Tierra del Fuego y espacios adyacentes, cuya misión era evangelizar a los grupos 

originarios de esos territorios (Nicoletti y Odone, 2013).  

Se transcriben a continuación 

“25 de Enero.  

En este día aumentó el número de pupilas, cuatro fueguinas que nos trajo el Reverendo 

P. Fagnano de Tierra del Fuego. Aquí es difícil describir la impresión que nos hizo 

cuando vimos a esas pobres criaturas. Estaban casi desnudas, la única prenda que cubría 

su cuerpo era una camisa que el mismo Rdo. P Fagnano les había puesto; a más de esto 

llevaban una piel de guanaco y otras cosas de cuero. Lo que también llamaba la atención 

era su modo de hablar no se le comprendía una palabra, todo lo que sabían en castellano 

eran las palabras carne y galleta que en su idioma se dice a la carne yepen y a la galleta 

bisquid6. Su modo de vivir todo era para nosotras un llamar continuamente la atención: 

de noche no querían dormir en el cuarto (p. 69) ni en la cama, prefiriendo el duro suelo 

y en medio del patio; así tuvimos que dejarlas por mucho tiempo. Solamente un día que 

amenazaba llover, se resignaron dormir en el cuarto pero cuando quisimos cerrar la 

puerta se pusieron a gritar de tal modo que tuvimos que dejar todo abierto.  

Esta vida duró hasta que salieron para Buenos Aires.” (p. 70)   

“25 de   febrero. 

Salió Mons. Fagnano para Buenos Aires, dejándonos á (sic) las fueguinas que nos tenían 

bastante ocupadas. En esta ocasión hemos visto el cariño que tenían á (sic) su Padre u 

Bienhechor á Mons. Fagnano, porque muy muy (sic) pronto empezaron á (sic) sentir 

los efectos de su ausencia. 

A menudo se escapaban a la calle (p. 71) tal vez con la esperanza de encontrar allí a su 

buen Padre, y cuando las obligábamos a quedarse en casa, cuantas lágrimas, cuantos 

suspiros. Pobres fueguinas eran dignas de lástima! El único remedio para nosotras y 

para ellas un gran consuelo en esos momentos tan tristes era prometerles galleta y carne, 

en seguida se mostraban muy contentas. Asimismo una Hna. debía estar continuamente 

en vela para vigilarlas. 

                                                            
5 Cuyas copias escaneadas fueron facilitadas generosamente por el director del IMA de Carmen de Patagones, 

Christian Abraham. 
6 Subrayados en el texto original. 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

71 

Fortuna que esto duró muy poco porque pronto tomaron cariño á (sic) la casa, á (sic) 

las Hermanas, aprendieron á (sic) rezar el Padre Nuestro, el Ave maría y otras oraciones, 

encontraban también más facilidad en el hablar y muy aficionadas al trabajo 

principalmente a la costura. En fin poco a poco ya no parecían más indias en cuanto a 

su modo de vivir, sino niñas de colegio. (p. 72) 

Después de un mes vinieron a buscarlas y salieron para Buenos Aires. (p. 73). 

 

Las niñas indígenas pupilas, ‒en este caso las “pobres criaturas”‒, constituían el objeto 

central de la misión evangelizadora que trajo a las hermanas de María Auxiliadora a la 

Patagonia, con el propósito de la “salvación de sus almas”. A partir de la descripción contenida 

en el relato es posible atisbar la violencia material y simbólica ejercida en este pasaje del 

“salvajismo” a la “civilización”, a través del disciplinamiento de los cuerpos de las niñas 

implicadas, a pesar de que ‒como contracara de esta lectura entre líneas‒ en el relato se 

expresan sentimientos de piedad ante su condición, denominándolas: “pobres criaturas”, 

“pobres fueguinas, eran dignas de lástima”.  

Esta ambivalencia, se expresa en la descripción entre disgustada y piadosa que se realiza 

de las corporalidades de las niñas, a modo de un listado de “horrores” que deben ser 

transformados para lograr la cristianización deseada. Estas descripciones, abarcan aspectos 

vinculados a su corporalidad, a su modo de ser-estar en el espacio y a sus acciones, tales como: 

“estaban casi desnudas”, “su modo de hablar, no se les comprendía una palabra”, “su modo de 

vivir todo era para nosotras un llamar continuamente la atención”. 

Entre esta descripción como punto de partida, que constituye una “anatomía política del 

detalle” (Foucault, 1975), hasta el final de la crónica en la cual, las niñas “pronto tomaron 

cariño a la casa, a las hermanas”, “aprendieron a rezar el Padrenuestro, el Avemaría”, 

“encontraban más facilidad en el hablar y muy aficionadas al trabajo, principalmente a la 

costura”, “ya no parecían más indias en su forma de vivir, sino niñas de colegio”, 

transcurrieron, como máximo, dos meses, mediados por la misión inquebrantable de las 

hermanas de cumplir con su programa de evangelización y salvación de las almas de las 

indígenas a través del disciplinamiento de sus cuerpos ¿Cuáles fueron los dispositivos 

utilizados para transformar estos cuerpos “salvajes” en cuerpos “dóciles”?  



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

72 

Se puede intentar una caracterización del dispositivo de disciplinamiento identificado 

en las crónicas, en el contexto de las prácticas habituales y normas establecidas en la 

congregación. En las “Normas didácticas. Recomendaciones a las Hermanas maestras” 

(ANEXO N° 5, Cronohistoria, vol. 3, 2006, pp. 245-246)7, Sor Josefina Rosa De Lovere, indica 

a las hermanas, entre otras acciones educativas: “vigilancia continua”, “imponed pocas 

obediencias; basta hacer que las observen con prontitud, sin preguntar el por qué”, “enteraos 

de todo lo que hacen o dejan de hacer las alumnas”, “conformaos con pocas virtudes, con tal 

que no cometan pecados”, “premiadlas y castigadlas con oportuna discreción”. Estas prácticas 

de vigilancia se complementan con otras tendientes a establecer un marco de “compasión”, 

expresado en los siguientes preceptos: “no las abandonéis nunca a sus propios caprichos, ni 

desconfiéis de su posible enmienda”, “disimulad sus fallos”, “tratad a las niñas como desearíais 

ser tratadas vosotras mismas”, “corregidlas con la dulzura de la Santísima Virgen”, “cuando 

recéis, acordaos siempre de ellas”, “amad a todas sin parcialidad alguna”; “tratadlas con gran 

caridad, jovialidad y educación”. Esta impronta de vigilancia y disciplina, matizada con la 

misericordia, genera la ambigüedad que se transmite en las crónicas, en las cuales hay que 

dilucidar tras el discurso de la piedad, las prácticas coercitivas y la violencia impuesta sobre 

los cuerpos y las subjetividades de las niñas apropiadas. 

En el caso de las crónicas trabajadas, en primer lugar, se puede identificar un dispositivo 

de vigilancia y de control sobre los cuerpos a modo de un panóptico, señalado en la frase: 

“Asimismo una Hna. debía estar continuamente en vela para vigilarlas”; y con una función 

disciplinadora, al organizar el uso del tiempo y del espacio, así como la manera de ejecutar las 

acciones cotidianas. Si bien no se evidencia la utilización de castigos físicos, se deja entrever 

lo forzoso y coercitivo de la situación, en la que eran obligadas a vestirse con determinada ropa, 

dormir en camas, comer los alimentos establecidos, permanecer en un espacio cerrado, no salir 

a la calle. Este dispositivo se muestra en frases tales como: “no querían dormir en el cuarto, ni 

en la cama sino en el duro suelo y en el patio”, “empezaron a gritar de tal modo que tuvieron 

                                                            
7 Cronohistoria, vol. 3, Desde Nizza Monferrato, nueva expansión con la Madre Mazzarello. A cargo de Sor G. 

Capetti, Ediciones Don Bosco, Barcelona (2006).  



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

73 

que dejar todo abierto”, “a menudo se escapaban a la calle… y cuando las obligábamos a 

quedarse en casa, entonces ¡cuántas lágrimas, cuántos suspiros!”, “Una manera de calmar sus 

lágrimas era prometerles galleta y carne”. 

Una de las finalidades del dispositivo de disciplinamiento, como ya se dijo, es lograr la 

docilidad de los cuerpos, transformándolos en cuerpos útiles. Esto se puede apreciar sobre el 

final de la crónica, cuando se expresa que “eran muy aficionadas al trabajo, principalmente a 

la costura”. Una de las tareas que tuvieron estas instituciones, como se vio en secciones 

anteriores, fue transformar a estas menores en mano de obra gratuita para las familias 

pudientes, sometiéndolas al rol de servidumbre, en una sociedad que las incorporó por la fuerza, 

luego de haberlas despojado de todo. 

Finalmente, y no por ello, menos importante, se manifiesta el disciplinamiento del 

“alma”. Dejan de ser “salvajes” cuando aprenden el idioma y, sobre todo, cuando aprenden a 

rezar el Padrenuestro y el Avemaría. La expulsión de lo abyecto (Kristeva, citada en Butler, 

2007) se logra en este acto final, a través del cual se da el pasaje del “salvajismo” a la 

“civilización”. En este caso, se trata del ejercicio de una violencia ontológica, al reemplazar 

coercitivamente la cosmovisión y el mundo espiritual de estas niñas por un sistema de creencias 

del todo ajeno. Se desconoce su destino, pero cabe imaginar, que fueron bautizadas con 

nombres cristianos, terminando de cumplir así el proceso de apropiación y desaparición 

(Lenton, 2010). 

La crónica termina consignando que, después de un mes de haberse marchado Fagnano, 

“vinieron a buscarlas y salieron para Buenos Aires”. Tal como expresara Argeri (1998), la vida 

de estas menores estuvo sujeta a un permanente traslado decidido por sacerdotes, jueces, 

policías y tutores. Caben las preguntas: ¿Cuál fue el destino decidido por Fagnano para estas 

niñas? ¿Fue él quien las mandó a buscar? ¿Fue la misión que les encomendó a las hermanas de 

Carmen de Patagones, “civilizarlas” para ser llevadas a Buenos Aires? ¿Por qué y para qué las 

llevaron? 

Según Nicoletti y Odone, la idea de Fagnano en Tierra del Fuego era “levantar poblados 

con un gran componente de población indígena que fuesen capaces de auto proveerse, 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

74 

satisfaciendo sus necesidades” (2013, p. 302). Con la finalidad de cumplir con su misión de 

evangelizar y “salvar” a estos indígenas, quería instalar un sistema de reducciones. Para ello, 

presentó una propuesta reduccional al gobierno argentino en 1887, solicitando las tierras 

cercanas a Río Grande, que tramitó ante el Arzobispado de Buenos Aires (AMREC, C.383 

(310) 1887, 19-3-1887, en Nicoletti y Odone, 2013, p. 304). Fundamentaba este pedido en la 

necesidad de reunir en un solo lugar a los indígenas fueguinos, con la finalidad de instruir, 

educar y civilizar a “las criaturas”, “alimentarlos y vestirlos”, “con el fin de hacer de los 

salvajes buenos cristianos y buenos ciudadanos de esta nación” (Nicoletti y Odone, 2013, p. 

304). Para la construcción de estas reducciones que contarían con escuelas, viviendas y tierras 

para producir, solicitó al gobierno argentino 25.000 hectáreas y una subvención de “un mil 

nacionales” (AMREC, C.383, exp.6, 7-3-1887, en Nicoletti y Odone, 2013, p. 304). Esta 

partida presupuestaria le fue denegada por el Ministerio de Relaciones Exteriores y Culto, 

aludiendo que no existían “en el presupuesto vigente los fondos necesarios para sostener en la 

Tierra del Fuego una Misión permanente” (AMREC, C.383, exp. 6, 7-3-1887, Nicoletti y 

Odone, 2013, p. 305). 

Recapitulando, Fagnano arribó a Patagones desde Tierra del Fuego, llevando con él a 

cuatro niñas, el 25 de enero de 1887. Las dejó con las hermanas de María Auxiliadora y el 25 

de febrero de ese año, partió hacia Buenos Aires. El 7 de marzo, está fechado el primer trámite 

para solicitar las tierras y el 19 de marzo el segundo, ante el Arzobispado. Según las crónicas, 

aproximadamente para esa fecha “vinieron a buscarlas y salieron para Buenos Aires” ¿Se puede 

hipotetizar, que Monseñor Fagnano las mandó a buscar desde Buenos Aires para mostrar el 

efecto de la civilización sobre estas niñas, que ya “parecían niñas de colegio” y así demostrar 

los beneficios de la educación y la evangelización en estas “pobres criaturas”, para de ese modo 

conseguir los recursos necesarios para levantar las misiones en Tierra del Fuego? ¿Habrán 

regresado con Fagnano, las cuatro fueguinas a habitar en aquellas misiones? ¿Cuál habrá sido 

su destino? 

  

 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

75 

5. Continuidades durante el siglo XX 

En este apartado se incorporarán al análisis, algunos testimonios de ex alumnas de los 

Colegios María Auxiliadora de Viedma, Patagones y Pedro Luro, con el objetivo de comparar 

sus experiencias con las crónicas trabajadas. A partir de sus testimonios, se ha podido 

identificar la continuidad de prácticas de apropiación y pupilaje de niñas indígenas durante el 

siglo XX, en las Instituciones de María Auxiliadora, más precisamente de niñas de origen 

mapuche provenientes de la Región Sur rionegrina, denominada coloquialmente la “Línea 

Sur”.  

Según el testimonio de Hermelinda, mujer mapuche, quien fuera pupila en Fortín 

Mercedes8 durante la década de 1970, las niñas que se encontraban en calidad de pupilas y que 

no tenían dinero para pagar por su educación y manutención, debían prestar servicios de 

limpieza, cocinar y “trabajar” en la escuela. Estas niñas eran denominadas “obreras” dentro de 

la institución (Constanzo, 2013) y eran quienes realizaban las tareas de mantenimiento del 

predio, del huerto, lavado y planchado de ropa, limpieza y cuidado de las más pequeñas. En su 

caso, cuenta que ella tenía que levantarse a las 5 de la mañana para preparar a las niñas que 

tenía a su cargo. Según el mismo testimonio, había otras niñas pupilas que pertenecían a 

familias rurales con poder adquisitivo y que pagaban por la educación de sus hijas. Si bien toda 

la comunidad educativa “colaboraba” en el mantenimiento de la institución, eran claras las 

diferencias de obligaciones y la posición que ocupaban las pupilas cuyas familias pagaban y 

aquellas que no lo hacían, teniendo estas últimas que ocuparse de las tareas pesadas 

[Comunicación personal, testimonio de Hermelinda, Carmen de Patagones, 2025].  

Otra alumna del Instituto María Auxiliadora de Viedma, durante la década de 1960, 

quien prefiere mantener su nombre en el anonimato, describe lo siguiente 

A las pupilas las veíamos muy tristes, porque esas chicas venían del sur, los apellidos 

parecidos al mío, todos mapuche, dormían, todo en la escuela. Las pupilas y medias 

pupilas pagaban, a mí lo que me partía el alma era llegar a las siete de la mañana y ver 

a las chicas barriendo la vereda, toda esa vereda las pupilas tenían que limpiar. Nosotros 

sacábamos la cuenta si eran las que no pagaban o era todo general, pero veíamos 

                                                            
8 En la localidad de Pedro Luro, a 157 km de Carmen de Patagones.   



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

76 

siempre a las mismas chicas, las veíamos con sabañones en las manos y no llegaban 

puntuales a las clases, venía primero la misa y ocho de la mañana tenías que estar en el 

pupitre estudiando y ellas empezaban a llegar como acomodándose, porque para mí que 

ellas hacían toda la limpieza, no había gente que limpiara [Comunicación personal, 

testimonio de X, Viedma, 2024].  

 

En este mismo sentido, María Teresa (alumna del Instituto María Auxiliadora de 

Carmen de Patagones durante las décadas del ´70 y ´80) relata 

En el colegio no había chicas mapuche de Patagones, eran todas de la Línea Sur, 

entonces eran doblemente discriminadas, eran discriminadas por pupilas y eran 

discriminadas por mapuche, era algo así como una atmósfera de subalternidad que 

flotaba en el ambiente…además no te olvides que la sociedad de Carmen de Patagones 

es una sociedad muy tradicional, donde vos eras “hija de”… ¿y ellas de dónde eran? De 

la Línea Sur” [Comunicación personal, testimonio de María Teresa, Carmen de 

Patagones, 2024]. 

 

 A partir de los tres testimonios se puede identificar que el lugar de subalternidad 

racializado, constituido a lo largo del siglo XIX, se mantuvo durante el siglo XX, expresándose 

en las tareas que debían realizar las niñas “obreras” que se encontraban como pupilas en la 

institución por su triple pertenencia: racializada (como mapuche), de clase (pobre) y migrante 

(proveniente de la Línea Sur). Esta acumulación de estigmatizaciones y vulnerabilidades ‒

articulada con la opresión de género, de la cual no escapaban el resto de las niñas y las mismas 

hermanas, por su condición de mujeres‒ las colocaba en una posición de servidumbre, para la 

cual siguieron siendo docilizadas por la institución.9 En el caso de las niñas indígenas, la 

interseccionalidad de género, clase y “raza” las somete a lo que María Lugones (2011) define 

como colonialidad de género. En este sentido, la experiencia encarnada en simultáneo de la 

multiplicidad de opresiones genera marcas en las subjetividades y en las corporalidades que se 

expresan de manera situada en los contextos y trayectorias vitales, como se puede apreciar en 

el testimonio de Hermelinda.  

                                                            
9 No obstante, es posible encontrar en estos mismos testimonios, historias de resistencia (Lugones, 2011), como el 

caso de la misma Hermelinda, quien habiendo atravesado un proceso de “rebeldía” fue transitando hacia el auto 

reconocimiento e identificación como mapuche, estando comprometida en la actualidad con la defensa de los 

derechos de los pueblos originarios y la enseñanza de la lengua mapuzungun (Comunicación personal, testimonio 

de Hermelinda, 2025).  



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

77 

En el caso de Hermelinda y su familia, como muchas otras familias mapuche que fueron 

“corridas” de sus territorios (Mases y Gallucci, 2007)10, habían llegado a Carmen de Patagones, 

desde la Línea Sur alrededor del año ´72-´73, en busca de trabajo en las zonas rurales aledañas. 

Relata Hermelinda que en el año 1975 fue llevada como pupila a Fortín Mercedes por una 

“monjita” que conoció en la Capilla Mascarello de Carmen de Patagones. Esta hermana la 

invitó al internado ubicado en Pedro Luro (a 157 km), incentivándola con la idea de que allí 

podría terminar sus estudios. Ella aceptó, mientras su padre se encontraba ausente, trabajando 

en el campo. Cuando su padre llegó, ella ya no estaba y tuvo que ir a visitarla al internado. Es 

decir, la hermana la llevó sin autorización de ningún familiar, a la edad de 12 años 

[Comunicación personal, testimonio de Hermelinda, Carmen de Patagones, 2025]. 

 Este tipo de prácticas fueron comunes en la región, según diversos testimonios11, al 

menos hasta la década del ´80. La idea de “apropiarse” de un menor, llevarlo a un internado, 

institucionalizarlo o “ubicarlo” en otra familia, no resultaba extraña y hasta era aceptada como 

beneficiosa para los niños y sus padres, quienes, en muchos casos, poco podían hacer ante el 

peso de las instituciones y las carencias en las que muchas familias se encontraban. 

  Si bien no es posible generalizar a partir de los testimonios relevados, sí es posible 

identificar ciertas prácticas que se han sostenido en el tiempo y que contribuyeron a la 

estigmatización y disciplinamiento de las menores indígenas apropiadas, favoreciendo a través 

de la imposición de la educación y la religión, un lugar de subalternidad y de borramiento 

identitario. Esta apropiación solo fue posible a partir de los procesos de etnización y 

racialización, tanto de las niñas apropiadas como de sus familias, a partir de las prácticas 

genocidas y de despojo llevadas a cabo por el Estado argentino contra esta población. La 

deshumanización a la cual fueron sometidas estas menores las privó de derechos humanos 

                                                            
10 “Aquellos pobladores indígenas que, adaptándose a las nuevas condiciones impuestas luego de la conquista 

militar de la Norpatagonia, dedicaron sus esfuerzos a subsistir en las magras parcelas de tierras que les fueron 

concedidas a título precario, permanecieron sujetos a una condición de profunda inestabilidad. Desde muy 

temprano se verificó en todo el territorio rionegrino la expulsión de ocupantes de tierras fiscales” (Mases y 

Gallucci, 2007, p. 145). 
11 Relevados en trabajo de campo en el marco de investigaciones en curso. 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

78 

fundamentales y las transformó en sujetos de tutelaje (Argeri, 1998), como continuidad de 

prácticas coloniales, negándoles la capacidad para decidir sobre sus vidas.  

 

6. Consideraciones finales 

La violencia estatal hacia los pueblos originarios, que se instaló mediante el proceso 

genocida a partir de la Campaña del Desierto, inscribió prácticas institucionales violentas, 

ejercidas con el objetivo de clasificar, ordenar, jerarquizar y dominar a la población indígena 

sometida (Delrío, Escobar, Lenton y Malvestitti, 2018). Según Feierstein (2016), en esta etapa 

se configuró una política de poder del Estado sobre los cuerpos en pos de construir nuevas 

subjetividades en las que fuesen borrados los caracteres culturales nativos. Estas subjetividades 

y corporalidades fueron disciplinadas, subalternizadas y racializadas en su incorporación a la 

sociedad hegemónica a través de los dispositivos institucionales, en los cuales se desarrolló 

una microfísica del poder y del control disciplinario. 

En estas páginas, se ha intentado contribuir, a través del análisis de documentos y 

testimonios, al esclarecimiento de estas prácticas disciplinadoras y racializantes en la 

incorporación de las niñas de origen indígena a la sociedad nacional, en el ámbito del Colegio 

María Auxiliadora de Carmen de Patagones. En los párrafos precedentes, y a partir de los 

documentos producidos por la misma institución religiosa, se puede ver cómo la violencia, 

tanto material como simbólica, fue naturalizada a partir del interés superior de la salvación de 

las “almas” y la cristianización de los “infieles”, argumento mismo que acompañó la conquista 

de América, 400 años antes. La angustia, el miedo y la desesperación que se evidencian en el 

accionar de las niñas indígenas de las crónicas se interpretan como una condición intrínseca al 

“salvajismo” y no al resultado de la conquista militar, el desmembramiento familiar y la 

violencia ejercida sobre sus cuerpos, que son reducidos a la condición de objeto. 

Por otra parte, en base a la incorporación de las entrevistas realizadas, es posible 

identificar continuidades durante el siglo XX. En este sentido, se espera que este trabajo resulte 

un aporte a la visibilización de dispositivos y prácticas instaladas y sostenidas en el tiempo, 

tales como la apropiación y el disciplinamiento de las infancias indígenas en la Comarca 



Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

79 

Viedma-Patagones, así como el racismo estructural que permea las relaciones sociales locales 

y que se revela en acontecimientos de distinta índole, pero que tienen como común 

denominador la subalternidad en la que se sitúa a la población originaria y el no reconocimiento 

de la historia de violencia y despojo perpetrado por el Estado argentino y, en la cual, las 

instituciones eclesiásticas desempeñaron un papel que es importante revisar.  

La construcción de estos sentidos, afianzada en las instituciones y validada por los 

discursos científicos e historiográficos locales, se ha impuesto como una mirada que relega al 

pasado o niega las identidades indígenas ¿Cuál fue el papel de las Hijas de María Auxiliadora 

en este proceso? Es una pregunta para seguir profundizando desde el análisis de fuentes 

históricas, pero también desde la palabra de las mujeres indígenas que transitaron en distintos 

momentos por la institución, para dar lugar al otro lado de la historia, las memorias que aún 

permanecen invisibles. 

 

Fuentes 

1. Crónica de la Casa de Patagones, bajo el Título de María Auxiliadora, libro 1 desde 03-01-1880 a 

02-12-1906. Archivo del Instituto María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

2. Cronohistoria, Instituto María Auxiliadora, Inspectoría Patagónica, San Francisco Javier, ABB  

3. Cronohistoria, vol. 3, Desde Nizza Monferrato, nueva expansión con la Madre Mazzarello. A cargo 

de Sor G. Capetti, (2006), Barcelona, España: Ediciones Don Bosco. 

4. Entrevistas a ex alumnas del Instituto María Auxiliadora de Carmen de Patagones y Viedma, 2024-

2025. 

 

Referencias bibliográficas  

1. Agamben, G. (2011). ¿Qué es un dispositivo?, pp. 249-264. Sociológica, Año 26, Número 73, mayo-

agosto de 2011.Recuperado de:  

 https://sociologicamexico.azc.uam.mx/index.php/Sociologica/issue/view/17 

 

 

https://sociologicamexico.azc.uam.mx/index.php/Sociologica/issue/view/17


Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

80 

2. Argeri, M. E. (1998). Las Niñas Depositadas. El Destino de la mano de obra femenina infantil en Río 

Negro a principios del siglo XX,  pp. 65 a 80. Quinto Sol, 2. DOI: 

https://doi.org/10.19137/qs.v2i0.746 

3. Briones, C. (2002). Mestizaje y blanqueamiento como coordenadas de aboriginalidad y nación en 

Argentina,  pp. 61-88. Runa, 33. DOI: https://doi.org/10.34096/runa.v23i1.1299 

4. Bustos, J y Dam, L. El Registro de Vecindad del Partido de Patagones (1887) y los niños indígenas 

como botín de guerra, Corpus [En línea], Vol 2, No 1 | 2012, Publicado el 30 junio 2012, consultado 

el 05 septiembre 2025. DOI: https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.1005 

5. Butler, J. (2007). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. Madrid, España: 

Editorial Paidós. 

6. Constanzo, R.; Luna, L. y Alarcón, C. (2013). La Escuela. Historia e importancia de la educación 

en la capital rionegrina. Viedma, Argentina: Imprenta Legislatura de Río Negro. 

7. Delrio, W. (2010). El genocidio indígena y los silencios historiográficos, pp. 67-76. En O. Bayer y 

D. Lenton (Ed), Historia de la crueldad Argentina. Julio A. Roca y el genocidio de los pueblos 

originarios. Buenos Aires, Argentina: Ediciones El Tugurio. 

8. Delrio, W., Escolar, D., Lenton, D y Malvestitti, M. (comp), (2018). En el país de no me acuerdo. 

Archivos y memorias del genocidio del Estado argentino sobre los pueblos originarios, 1870-1950. 

Viedma, Argentina: Editorial Universidad Nacional de Río Negro. 

9. Feierstein, D. (2011). El genocidio como práctica social: entre el nazismo y la experiencia argentina. 

Buenos Aires, Argentina: Fondo de Cultura Económica. 

10. Fresia, I y Nicoletti, M.A. (2014). Breve relación de las misiones de la Patagonia hecho el 29 

setiembre de 1887. El militarismo patagónico. El General Villegas por el salesiano Antonio Ricardi, 

Corpus [En línea], Vol. 4, No 1. DOI: https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.688 

11. Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. Buenos Aires, Argentina: Siglo 

XXI Editores. 

12. Guber, R. (2001). La etnografía, método campo y reflexividad. Buenos Aires, Argentina: Editorial 

Norma. 

13. Mases E. y Gallucci L. (2007). La travesía de los sometidos. Los indígenas en el territorio de Río 

Negro, 1884-1955, pp. 123-161. En M. Ruffini y R. F. Masera (coord.), Horizontes en perspectiva. 

Contribuciones para la historia de Río Negro 1884-1955, Vol. I. Viedma, Argentina: Fundación 

Ameghino y Legislatura de Río Negro.   

https://doi.org/10.19137/qs.v2i0.746
https://doi.org/10.34096/runa.v23i1.1299
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.1005
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.688


Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

81 

14. Nicoletti, M.A. (2016). La acción salesiana en el marco de la consolidación de la Nación en la 

Patagonia (1880-1920): El Estado argentino, la Iglesia y la Congregación salesiana en un territorio 

en disputa, pp. 77-92. En A. Fresia, M. A. Nicoletti y J. Picca (comp.),  Estado e Iglesia en Patagonia. 

Repensando las misiones salesianas, Buenos Aires, Argentina: Prohistoria y Ediciones Don Bosco.  

15. Nicoletti, M.A. y Odone Correa, C. (2013). Estado y misiones: compartir, disputar y construir el 

espacio misionero en un territorio binacional (Las misiones salesianas en Tierra del Fuego, fines del 

siglo XIX y principios del siglo XX), pp. 300-315. En: M.A. Nicoletti y P. Núñez (comp.), 

Araucanía-Norpatagonia: la territorialidad en debate. Perspectivas culturales, ambientales, 

sociales, políticas y económicas. Bariloche, Argentina: IIDyPca, UNRN.  

16. Nozzi, E. (1972). Carmen de Patagones y su proceso educativo. Carmen de Patagones, Argentina: 

Dirección de Impresiones del Estado y Boletín Oficial de la Provincia de Buenos Aires. 

17. Lenton, D. (2010). La “cuestión de los indios” y el genocidio en los tiempos de Roca: sus 

repercusiones en la prensa y la política, pp. 29-50. En O. Bayer y D. Lenton (Ed.), Historia de la 

crueldad Argentina. Julio A. Roca y el genocidio de los pueblos originarios. Buenos Aires, 

Argentina: Ediciones El Tugurio. 

18. Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial, pp. 5-117. La Manzana de la Discordia, 

[S.l.], 6 (2), 1. DOI: https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504 

19. Papazian, A. y Nagy M. (2010). La Isla Martín García como campo de concentración de indígenas 

hacia fines del siglo XIX, pp. 77-104. En O. Bayer O. y D. Lenton (Ed.), Historia de la crueldad 

Argentina. Julio A. Roca y el genocidio de los pueblos originarios. Buenos Aires, Argentina: 

Ediciones El Tugurio. 

20. Pérez, P. (2011). Historia y silencio: La Conquista del Desierto como genocidio no-narrado. Corpus. 

Archivos virtuales de la alteridad americana, 1 (2). Recuperado de  

http://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/corpus 

21. Pérez, P. (2016). Archivos del silencio: estado, indígenas y violencia en Patagonia central 1878-

1941. Buenos Aires, Argentina: Editorial Prometeo. 

22. Ratto, S. (2003). Una Experiencia Fronteriza Exitosa: El Negocio Pacífico de Indios en la Provincia 

de Buenos Aires (1829-1852), pp. 191-222, Revista de Indias,  LXIII (227). DOI: 

https://doi.org/10.3989/revindias.2003.i227.437 

https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504
http://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/corpus
https://doi.org/10.3989/revindias.2003.i227.437


Valeria D´Angelo. Crónicas y memorias de las niñas indígenas en el Colegio María Auxiliadora de Carmen de Patagones. 

Prácticas racializadoras y dispositivos de disciplinamiento de los cuerpos y de las "almas" 

 

 

 

 

 

 
 

  Chronica 

Vol. 4, Nº 4 

enero-diciembre 2025 

ISSN 2953-3376 

 

82 

23. Restrepo, E. (2024). Racialización, etnización, blanquidad: horizontes de historicidad y lugarización 

de la diferencia/desigualdad, pp. 199-220, CUHSO Diciembre 2024, ISSN 2452-610X,  recibido 

10/07/2024 - aprobado 04/10/2024, DOI: https://doi.org/10.7770/cuhso-v34n2-art755 

24. Rodríguez, A.M. y Morales Schmuker, E. (2019). Fuentes confesionales para la historia argentina 

de fines del siglo XIX y el siglo XX: alcances y límites, pp. 235-242. En: C. Salomón Tarquini, El 

hilo de Ariadna: propuestas metodológicas para la investigación histórica. Buenos Aires, Argentina: 

Editorial Prometeo.  

25. Roulet, F. y Navarro Floria, P. (2005). De soberanos externos a rebeldes internos: la domesticación 

discursiva y legal de la cuestión indígena en el tránsito del siglo XVIII al XX, pp. 6-6. Tefros, ISSN-

e 1669-726X, Vol. 3, Nº. 1. Recuperado de 

https://tefros.equiponaya.com.ar/revista/v3n1p05/cuadernos.htm 

26. Vezub, J. (2015). Patagones y las redes indígenas y criollas. Carmen de Patagones, Argentina: 

Museo Emma Nozzi. Recuperado de https://emmanozzi.org/topico/carmen-de-patagones-y-las-

redes-indigenas-y-criollas 

27. Viveros Vigoya, M. (2016) La interseccionalidad: una aproximación situada a la dominación, pp. 

1-17, Debate Feminista, 52. DOI: https://doi.org/10.22201/cieg.01889478p.2016.52 

28. Viveros Vigoya, M. (2020). Los colores del antirracismo (en Améfrica Ladina), pp. 19-34. 

Sexualidad, Salud y Sociedad (Rio de Janeiro), 36. DOI: https://doi.org/10.1590/1984-

6487.sess.2020.36.02.a 

 

https://doi.org/10.7770/cuhso-v34n2-art755
https://tefros.equiponaya.com.ar/revista/v3n1p05/cuadernos.htm
https://emmanozzi.org/topico/carmen-de-patagones-y-las-redes-indigenas-y-criollas
https://emmanozzi.org/topico/carmen-de-patagones-y-las-redes-indigenas-y-criollas
https://doi.org/10.22201/cieg.01889478p.2016.52
https://doi.org/10.1590/1984-6487.sess.2020.36.02.a
https://doi.org/10.1590/1984-6487.sess.2020.36.02.a

